Corrigé du bac 2025 : Philosophie
Amérique du Nord

BACCALAUREAT GENERAL

SESSION 2025

PHILOSOPHIE

Durée de I’épreuve : 4 heures — Coefficient : 8

L'usage de la calculatrice et du dictionnaire n’est pas autorise.

www.sujetdebac.fr



https://www.sujetdebac.fr/

A propos de ce corrigé

Ce document est une proposition de corrigé rédigée par un enseignant en philosophie
pour le site sujetdebac.fr

La philosophie est un domaine riche et diversifié, offrant de multiples perspectives et
interprétations. Ainsi, il existe de nombreuses maniéres de ftraiter un sujet
philosophique donné, chacune apportant sa propre compréhension et ses propres
arguments.

Cette proposition de corrigé vous fournit un exemple de démarche possible pour
aborder chaque sujet. Vous étes encouragé(e)s a explorer différentes approches, a
développer vos propres idées et a formuler vos propres arguments.

Dissertation n°1
Sujet : Une ceuvre d'art doit-elle toujours plaire ?

Ce sujet vous invite a interroger la fonction de l'art, en particulier le rapport entre
'ceuvre d’art et le plaisir esthétique. Faut-il que I'art soit agréable ? Est-ce son but ?
Ou peut-il (ou doit-il) provoquer autre chose que du plaisir — comme de I'étonnement,
de l'inconfort, ou méme du rejet ?

Le terme « doit » marque une exigence, une nécessité. Ce n’est donc pas la question
de savoir si une ceuvre d’art plait en général, mais si elle doit plaire, c’est-a-dire si le
plaisir est une condition essentielle de I'art.

Enfin, le mot « toujours » renforce encore cette idée de nécessité, d’universalité. On
peut alors se demander : Y a-t-il des ceuvres d’art qui ne plaisent pas, et restent
pourtant de véritables ceuvres ?

Quelques questions pour faire surgir une problématique :
- Le plaisir est-il la fin ultime de I'art ? Est-ce ce qui définit une ceuvre comme telle ?

- Toutes les ceuvres visent-elles a plaire ? Un tableau abstrait, une ceuvre engagée,
une performance dérangeante, ont-elles pour but de séduire ?

- Le gout est-il subjectif ? Si ce qui plait dépend des personnes, peut-on vraiment
définir une ceuvre d’art par son pouvoir de plaire ?

www.sujetdebac.fr



https://www.sujetdebac.fr/
https://www.sujetdebac.fr/

L'art peut-il avoir d’autres fonctions que de plaire ? Exprimer, dénoncer, critiquer,
faire réfléchir, choquer, émouvoir...

Une problématique possible : L’art doit-il nécessairement chercher a plaire pour étre
légitime, ou peut-il accomplir sa mission sans se soucier de séduire ?

I. L’art comme source de plaisir : une fonction esthétique traditionnelle

Platon critique I'art comme imitation trompeuse, mais déja chez lui, on voit que I'art
peut séduire les sens sans enrichir I'ame.

Pour Kant, dans La Critique de la faculté de juger, le beau est ce qui plait
universellement sans concept. Cela veut dire que le jugement esthétique repose sur
une forme de plaisir, mais pas un plaisir purement subjectif : c’est un plaisir
désintéressé, sans attente ni but.

L'art classique (la tragédie, la peinture figurative, la musique harmonieuse...)
cherche souvent a provoquer du plaisir, de 'admiration, voire une élévation morale
(cf. Aristote et la catharsis dans la tragédie).

Cette tradition pourrait faire penser que I'art doit plaire pour toucher, étre partage,
susciter une émotion esthétique.

Mais I’art peut aussi déranger, choquer, questionner

L'art contemporain (Duchamp et son urinoir, les performances de Marina
Abramovi¢) refuse parfois délibérément de plaire. Il interpelle, provoque, brise les
attentes.

Le beau ne suffit pas a définir I'art. Beaucoup d’ceuvres sont laides, brutales,
dérangeantes, mais elles expriment, font sens, marquent les esprits. Elles suscitent
autre chose qu’un plaisir : une prise de conscience, une réflexion, voire un malaise.

Hegel, dans ses Lecgons sur l'esthétique, disait que I'art ne vise pas seulement le
beau, mais la manifestation du vrai par le sensible. L’art exprime I'esprit d’'une
epoque, méme s'il ne plait pas.

Adorno, apres la Seconde Guerre mondiale, défend une esthétique qui refuse la
séduction : une ceuvre qui plait trop facilement risque de devenir un produit de
consommation.

L'art peut donc avoir une fonction critique, politique, existentielle, qui dépasse (ou
exclut) la volonté de plaire.

lll. Le danger : réduire I’art a une simple marchandise ou a un divertissement

Si on affirme que I'art doit toujours plaire, on court le risque de le réduire a un objet
de consommation, un produit de divertissement, soumis a la loi du marché ou du
« like ».

www.sujetdebac.fr



https://www.sujetdebac.fr/

- Mais si I'art ne cherche jamais a plaire, s’il devient inaccessible ou élitiste, ne perd-
il pas son lien avec le public ? Peut-on encore parler d’art si personne ne le ressent
ou ne l'accueille ?

On peut donc chercher un équilibre : certaines ceuvres plaisent, d’autres non, mais
toutes cherchent a produire un effet — et cet effet peut étre pluriel.

Confondre "plaire" et "étre beau" : une ceuvre peut étre belle sans plaire, et
inversement.

Penser que le plaisir est toujours frivole ou superficiel : il peut étre esthétique,
intellectuel, spirituel.

Opposer trop brutalement art classique et art contemporain : certains artistes
classiques ont aussi dérangé, provoqué, innové (ex : Goya, Caravage...).

- Platon, La République : critique de I'art comme illusion

- Avristote, Poétique : la catharsis, plaisir dans la tragédie.

- Kant, Critique de la faculté de juger : le jugement de go(t et le plaisir désintéressé.
- Hegel, Legons sur l'esthétique : 'art comme expression du vrai.

- Adorno, Théorie esthétique : I'art contre la séduction facile.

- Duchamp, Fontaine : I'art comme question, pas comme objet plaisant.

- Picasso, Guernica : ceuvre forte, puissante, mais pas "plaisante" au sens
classique.

- Interrogez le réle du plaisir dans I'expérience artistique.
- Montrez que I'art peut aussi échapper au plaisir, sans perdre son statut.

- Posezla question du public : a qui 'ceuvre s’adresse-t-elle ? Faut-il qu’elle soit recue
pour exister ?

- Réfléchissez a I'évolution de l'art : selon les époques, les attentes changent.

www.sujetdebac.fr



https://www.sujetdebac.fr/

Dissertation n°2
Sujet : Suffit-il de faire son devoir pour étre juste ?

A premiére vue, le sujet semble presque évident : faire son devoir, n’est-ce pas
justement ce que la justice exige ? Mais en réalité, la question invite a interroger le lien
entre devoir et justice :

Est-ce que remplir ses obligations sulffit toujours a étre juste ?

Ou bien peut-on faire son devoir sans étre véritablement juste ?

La justice ne demande-t-elle pas parfois plus que le simple accomplissement du
devoir ?

Le devoir renvoie a ce que I'on doit faire, selon la morale, la loi, ou une régle sociale.
Mais toutes les reégles ne sont pas forcément justes en soi.

Par exemple, peut-on considérer comme juste un fonctionnaire qui applique une loi
injuste sans la remettre en question ?
Ou un soldat qui "fait son devoir" dans un régime totalitaire ?

La question du conflit entre devoir moral et devoir Iégal est ici centrale. Cela invite a
penser que faire son devoir ne garantit pas toujours la justice.

Kant est incontournable ici : pour lui, la morale repose sur le devoir et 'impératif
catégorique : "Agis uniquement d’aprés la maxime qui fait que tu peux vouloir en
méme temps qu’elle devienne une loi universelle."

Faire son devoir moral, c’est agir par respect pour la loi morale, donc étre juste.
Mais attention : le devoir kantien est un devoir rationnel et universel, pas un simple
devoir social ou légal.

Hannah Arendt, en analysant le procés d’Eichmann, montre qu’obéir a un devoir
administratif ou politique peut mener a des actes profondément injustes, voire
monstrueux.

Cela invite a interroger la nature du devoir : est-il juste en lui-méme ?

Platon, dans La République, insiste sur l'idée que la justice suppose I'hnarmonie et
I'équilibre entre les parties de I'ame et de la cité.

La justice n’est donc pas seulement une affaire d’'obéissance a une régle, mais d’'un
ordre intérieur et d’'un idéal du bien.

Dans Théorie de la justice, Rawls congoit la justice comme équité, fondée sur le
contrat social rationnel, indépendamment des devoirs imposés par des statuts
sociaux.

www.sujetdebac.fr



https://www.sujetdebac.fr/

Commencez par définir clairement les termes :
- Le devoir : obligation morale ou Iégale, imposée par soi ou par une autorité.

- Lajustice : peut désigner la vertu de rendre a chacun ce qui lui est d, ou encore le
respect de I'équité, du droit, du bien commun.

Interrogez le lien entre les deux notions :

- Le devoir est-il un moyen d’atteindre la justice, ou une finalité en soi ?
- La justice demande-t-elle plus qu’'une simple obéissance ?

Evoquez des situations concrétes et problématiques :

- Un agent des imp6ts appliquant des lois fiscales inégalitaires.

- Un citoyen qui suit la loi mais ferme les yeux sur une injustice sociale.

- Un lanceur d’alerte qui désobéit a son devoir hiérarchique au nom d’un devoir moral
supérieur.

Confondre tous les types de devoirs : un devoir moral, un devoir Iégal, un devoir
professionnel, un devoir envers soi-méme... lls n’ont pas tous la méme valeur morale.

Poser un lien trop simple ou mécanique entre devoir et justice. Ce serait ignorer la
complexité du réel.

Réduire la justice a la seule obéissance : la justice peut exiger discernement, courage,
et parfois transgression réfléchie.

Ce sujet invite a réfléchir en profondeur a la responsabilité morale de chacun :

- Peut-on se contenter de dire "J’ai fait mon devoir", ou faut-il aussi se demander si
notre action contribue a rendre le monde plus juste ?

- Etre juste, est-ce simplement obéir, ou est-ce aussi juger, choisir, parfois désobéir
au nom d’un bien plus élevé ?

- Réfléchissez a la différence entre agir moralement par devoir et agir moralement
par compassion ou par intérét.

- Demandez-vous si la justice peut se passer de la conscience individuelle, ou si elle
suppose toujours une réflexion personnelle.

www.sujetdebac.fr



https://www.sujetdebac.fr/

Explication de texte
Sujet : Sartre, L’étre et le néant (1943)

Sartre nous propose ici une idée déroutante : le sens de notre passé dépend de notre
présent. Autrement dit, c’est a travers les projets que je poursuis aujourd’hui que je
peux éclairer, relire, voire transformer ce que jai vécu. Le passé ne parle pas de lui-
méme. C’est ma liberté actuelle qui le rend intelligible, en lui donnant une orientation.

Mais attention : il ne s’agit pas de nier ce qui a eu lieu ni de réécrire I'histoire a son
gré. Sartre précise que ce n’est pas une affaire de caprice. Ce qu'il affirme, c’est que
les événements passés ne prennent de sens que dans la continuité de ma trajectoire
— selon ce que je décide d’en faire.

Jean-Paul Sartre écrit L'étre et le néant en pleine Seconde Guerre mondiale. C’est un
moment ou chacun est confronté a sa responsabilité : faut-il résister ? se soumettre ?
fuir ? Ce contexte nourrit sa réflexion existentielle : ’homme n’est pas défini d’avance,
il se fait par ses actes.

Dans ce cadre, Sartre développe une thése centrale de 'existentialisme : I'existence
précede I'essence. Je ne suis pas ce que j'ai été, je suis ce que je choisis d’étre. C’est
cette liberté, cette capacité a se projeter, qui donne a mon passé son véritable sens.

Le texte s’articule en trois temps :

D’abord, I'affirmation de la thése : le passé ne me dicte rien en soi. Il prend sens en
fonction du projet que je poursuis maintenant. Ce n’est pas un refus du passé, mais
une mise en lumiére : je ne le subis pas passivement, je I'éclaire depuis le présent.

Ensuite, la mise en ceuvre de cette idée : Sartre insiste sur le réle actif du sujet. Ce
n‘est pas en délibérant sur le passé que jen fixe le sens, mais en agissant. Par
exemple, si je décide a trente ans de me convertir, ma crise mystique d’adolescent
prend soudain valeur de prémonition. C’est mon choix d’aujourd’hui qui donne une
orientation rétroactive a ce que j'ai vécu.

Enfin, les exemples concrets : Sartre évoque un séjour en prison, un voyage, un
serment d’amour... Tout cela n’a pas un sens objectif figé. C’est moi — et personne
d’autre — qui décide de ce que cela signifie, a la lumiére de mes buts présents.

www.sujetdebac.fr



https://www.sujetdebac.fr/

Ce texte fait I'éloge d’une liberté exigeante : je suis responsable non seulement de
mes actes présents, mais aussi de la maniére dont jassume mon passé. Il n’y a pas
d’excuse possible. C’est une conception trés forte de 'engagement personnel.

Mais cette position suscite des questions. Peut-on vraiment tout décider du sens de
ce qu’on a vécu ? Certaines choses — un traumatisme, un deuil, une injustice subie —
résistent a l'interprétation. Peut-on dire a une victime que c’est a elle de “donner un
sens” a ce qui lui est arrivé ? N’est-ce pas faire peser sur elle une responsabilité trop
lourde ?

De méme, Sartre semble ignorer I'inconscient, les déterminismes sociaux, culturels ou
psychiques qui fagonnent nos maniéres de voir le passé. Peut-on vraiment étre aussi
libres qu’il le prétend ? Ou cette vision ne reléve-t-elle pas d’'un certain idéalisme
héroique ?

Ce texte nous pousse a penser autrement notre rapport au temps. Il ne s’agit pas
d’oublier ou de relativiser le passé, mais de comprendre qu'’il n’est jamais entierement
clos. Nous avons tous connu des événements dont le sens a changé au fil des années.
Ce que je croyais étre un échec peut devenir une legon fondatrice ; ce que je pensais
anodin peut prendre une valeur symbolique nouvelle.

Sartre nous invite a prendre cette responsabilité au sérieux : c’est a moi de choisir ce
que je fais de mon histoire. En ce sens, il nous appelle a une liberté lucide, qui
transforme la fatalité en projet.

www.sujetdebac.fr



https://www.sujetdebac.fr/

